
 

 ولایة الفقيه والدیمقراطية الدینية
 1هشروق فقي

 خلاصة البحث  
المقالة ولاية    تناولت هذه  نظام  الإسلامية من خلال تحليل  والمبادئ  الديمقراطية  بین  العلاقة 

الفقيه في إيران، وهو موضوع يكتسب أهمية خاصة في ظل الجدل القائم حول مدى توافق النظام 
المبادئ   بین  الجمع  کيفية  في  الإشكالية  تكمن  الحديثة.  الديمقراطية  مبادئ  مع  الإيراني  السياس 

هدف  ت  البيعة والشورى، والمفاهيم الديمقراطية مثل المشارکة الشعبية وفصل السلطات.الإسلامية مثل  
هذه الدراسة إلى تحليل دور ولاية الفقيه في تعزیز الديمقراطية الدينية، توصلت الدراسة إلى أن نظام 

ت یحقق  مما  الدينية،  والمبادئ  الشعبية  الديمقراطية  بین  يجمع  نموذجاً  يعکس  الفقيه  بین  ولاية  وازناً 
أن البيعة في الإسلام تشبه الانتخابات الحديثة في  وحاکمية الله وحقوق الأمة في المشارکة السياسية.  

القائد الإسلام  و  ، اختيار  الشورى في  الاستبداد  تعدأن  منع  تساهم في  رقابية  المنهج  .   آلية  اتباع  تم 
 .  الدينية الإسلامية والنظم السياسية الحديثة التحليلي المقارن، الذي جمع بین دراسة النصوص 

 : ولاية الفقيه ـ الديمقراطية ـ الديمقراطية الدينية.  الكلمات الرئيسة

 
  

 
إيران.    .1 ـ  قم  العالمية،  المصطف  جامعة  العلمية في  البحوث  مرکز  وباحثة مساعدة في  وأستاذة  الأسرة،  فقه  دکتوراه في 

hfk.94@gmail.com  

mailto:hfk.94@gmail.com
mailto:hfk.94@gmail.com


254     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 مقدمة 
الشرعي  الإشراف  بین  حيث يجمع  الدينية،  للديمقراطية  فریدًا  نموذجًا  الفقيه  ولاية  نظام  يمثل 

الولاية العامة للفقيه  :  هذا النموذج علی مبدأين رئيسيین والمشارکة الشعبية عبر آليات ديمقراطية. يقوم  
ویؤکد  الشعب.  إرادة  وفق  الحكم  لتنظيم  کوسيلة  والديمقراطية  الإسلامية،  الشریعة  تطبيق  لضمان 
الأمة  باختيار  السياسية  الشرعية  تعکس  البيعة  أن  کما  القرار،  لصنع  کرکيزة  الشورى  علی  الإسلام 

الشعبية. ومن خلال آليات مثل الانتخابات  لحاکمها، مما يجعل هذا النظ ام متوافقًا مع جوهر الإرادة 
الحرة، ومجالس الشورى المنتخبة، ومؤسسات الرقابة کمجلس الخبراء، يتم تحقيق التوازن بین المرجعية  

 .  نية الدينية والسيادة الشعبية، مما يبرز إمكانية التكامل بین الولاية والشورى في تعزیز الديمقراطية الدي 

 ولایة الفقيه: لغةً واصطلاحاً 

 أولا: ولایة الفقيه لغةً 
، ومعناها القرب والدنو، ویدل علی الإشراف والتدبير.  .  1 الولاية: مشتقة من الجذر اللغوي وَلِيَ

   .1الولاية تعني النصرة والإمارة، وهي سلطة يتولاها الفرد في شؤون الغيرو
لمادة ولَي یشير إلى أن الولاية ترتبط بالتدبير والقدرة والفعل، فلا يطُلق علی شخص  ابن الأثير في تعریفه  وقال  

اسم الوالي إلا إذا اجتمعت فيه هذه الصفات. الولاية تعُبّر بوضوح عن التصرف في أمور الآخرین، وإدارة شؤونهم  
 .  2ت واضحة إلى معنى التدبير وسلطتهم. وعند مراجعة استعمال القرآن الکریم لمفهوم الولاية، نجد فيه إشارا 

   مفهوم الولاية بمعنى التصرف والسلطنة: التي أظهرت قرآنية اليات بالآيمكن الاستشهاد 
نكَ وَلِيّاً * یرَِثنُِي وَیرَثُِ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ ﴿  أ ـ قوله تعالى: ُ ، مشيراً إلى أن الولي يمتلك  ٣﴾ فَهَبْ لِي مِن لدَّ

 سلطة التصرف والإدارة. 
ة ولي المقتول  مما يعکس قدر  ،4﴾ وَمَن قُتلَِ مَظْلوُماً فَقَدْ جَعَلْنَا لوَِلِيِّهِ سُلطَْاناً...﴿قوله تعالى:  ب ـ  

 علی إدارة الموقف.  المظلوم
 . 5فقيل لكّ عالم بالحلال والحرام فقيهمن یختص بعلم الشریعة،  الفقيه  و الفقيه: مشتق من الفقه،  .  2

 
 .  1٣44، صالقاموس المحيط؛ 407، ص 15، جلسان العرب .1
 .  228، ص5، جالنهاية في غریب الحديث والأثر. 2
 . 6، 5مریم:  .٣
 . ٣٣ الإسراء: .4
 .  52٣، ص1٣، جلسان العرب؛  442، ص4، ج معجم مقاييس اللغة .5



 255       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 اصطلاحاً ثانياً: ولایة الفقيه 

 اصطلاحاً الولایة    (1
 . 1تنفيذ القول علی الغير، شاء الغير أو أبی أ ـ عرفها الجرجاني من أنهّا:

الولاية هي رئاسة علی الناس في أمور دينهم ودنياهم،    ب ـ عرفت الولاية بالاصطلاح الفقهي:
 . 2سواء كانت ولاية المعصوم أو الفقيه

ـ   ثابتة  ج  منها  العليا  والمرتبة  الزعامة،  القيادة،  بمسؤولية  يتمتّع  ومن  الاختيار  صاحب 
تعالى، ویمكن إثبات مرتبة معينة من مراتب    الله من    والأئمّة المعصومین   الأکرم   للنبيّ 

 .  ٣لولاية للفقيه ا 

 الفقيه اصطلاحاً   (2
أو تقليد، ویطلق أيضا بالخصوص    اجتهاد هو من عنده علم بالأحكام الشرعية عن  أ ـ  

 .  4علی المجتهد 
الفقيه هو الشخص المتخصص في معرفة أصول الإسلام وتشریعاته، وله القدرة علی استنباط  ب ـ  

ذلك، فإن هذه القدرة تقتصر علی استخراج الأحكام من  الأحكام الفرعية من هذه الأصول الكلية. ومع  
القواعد الإسلامية، ولا تعني بالضرورة القدرة علی تطبيق هذه الأحكام علی الموضوعات المختلفة أو  

 . 5تنفيذها عملياً 

 علماً مرکباً  ولایة الفقيه  (3
طة الفقيه  سل   يمكن أن نستخلص من کتاب الحکومة الإسلامية للإمام الخميني من أنّها: 

تُعطي هذه النظریة   للأحكام الشرعية.  إدارة شؤون المجتمع الإسلامي وفقاً  الجامع للشرائط في 
أحكام   تطبيق  يضمن  بما  والدنيویة،  الدينية  الأمور  في  الأمة  علی  وإشرافياً  قيادياً  دوراً  للفقيه 

 . 6الإسلام وتحقيق العدالة الاجتماعية 
 

 .  254، ص التعریفات .1
 . ٣٣4، ص2المكاسب والبيع، تقریر بحث الميرزا النائيني، ج .2
 .  809ية في الإسلام، ص الحاکم .٣
 .  160القاموس الفقهي، ص .4
 814الحاکمية في الإسلام، ص  .5
 .  74الحکومة الإسلامية، ص .6



256     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 الدیموقراطية لغةً واصطلاحاً ثالثاً: 

 الدیموقراطية لغةً   (1
يرى ديفيد هلد أن مصطلح الديمقراطية، رغم دخوله اللغة الإنجليزیة في القرن السادس عشر 
كلمة   من  اشتقُ  حيث  الإغریقية.  إلى  أصله  يعود  ديمقراطي،  الفرنسية  الكلمة  من 

ديموسکتت  التي demokratiaديمقراطيا  وکراتوس  نىبمع   demosون من  بمعنى     kratosالشعب 
الحكم، أي حكم الشعب. وبالتالي، تعني الديمقراطية نظاماً تكون فيه السلطة بيد الشعب بدلًا 
من الملوك والطبقات الأرستقراطية. وقد شهد هذا المصطلح تحولات متعددة علی مر الزمن، مما أدى 

 .1إلى ظهور أنواع جديدة من الديمقراطية 

 ة اصطلاحاً الدیموقراطي  (2
معاني   تحمل  إذ  عليه،  ومتفق  دقيق  تعریف  ذات  ليست  اصطلاحي،  کمفهوم  الديمقراطية، 
ومفاهيم متعددة تطورت عبر تاریخها الطویل. ورغم صعوبة تحديد معناها الاصطلاحي بدقة، يمكن  

تحدي في  عليه  يعُتمد  مشترك  قاسم  إلى  للوصول  الواقع  أرض  علی  الموجودة  الديمقراطيات  د  دراسة 
 لذلك تعرّف بأنهّا:    المصطلح

نظام سياسي اجتماعي یقيم العلاقة بین أفراد المجتمع والدولة وفق مبدأي المساواة بین المواطنین  
ومشارکتهم الحرّة في صنع التشریعات التي تنظم الحياة العامة. أمّا أساس هذه النظرة فيعود إلى  

 .2السيادة ومصدر الشرعية المبدأ القائل بأنّ الشعب هو صاحب 
الذي   الحکم  النيابية،    یکون نظام  المجالس  بواسطة  الحکومة  أعمال  رقيباً علی  فيه  الشعب 

. وتتم عملية انتقاء القوانین والتشریعات بحسب  3ویکون لنواب الأمة سلطة إصدار القوانین
 .  4اختيار الأكثریة لها من أعضاء مجلس النواب 

أنّ الديمقراطية:   نظام اجتماعي وسياس نشأ في أثينا باليونان  وبهذا التعریف يمكن الوصول إلى 
   واستمر عبر الزمن بتفاوت قوته حتی أصبح نظاماً عالمياً، بعد أن اختبرت البشریة نظماً سياسية متنوعة. 

 
 .  12الديمقراطية، ص نماذج .1
 .  751الموسوعة السياسية، ص. 2
 . 178مذاهب فکریة معاصرة، ص .٣
الأموال المشرعین الفعليین، نظراً لقدرتهم الکبيرة علی التأثير في  بر أصحاب النفوذ ورؤوس  يعُد  في النظام الديمقراطي الحر،    . 4

بأنفسهم أو دعم من یخدم مصالحهم. ونتيجة لذلك، تصُاغ   التشریع  الوصول إلى مجالس  التشریعية، سواء من خلال  العملية 
 .اجات بقية فئات الشعب التشریعات والقوانین غالباً بما یحقق مصالحهم ویحميها، متجاهلة في کثير من الأحيان احتي 



 257       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 الدیمقراطية الدینية اصطلاحاً  (3
   بأنهّا: الديمقراطية الدينيةعرّفت 

الحریة، من لـ:  ضامناً  ووجدت  الدیني،  النظام  ارتضت  لأمّة  السياسية،  للحياة  وطریقة  هج 
   .1السياسية -  الاجتماعيةوالاستقلال، والمشارکة السياسية، وتطبيق العدالة 

القيم الدينية، بحيث يكون للشعب    بما لا يتناقض مع  رأيي الأکثریةمحاولة لتکييف  إذن؛ هي  
الدين. وقد تختلف تطبيقاتها بین  قانوني مستمد من  أو  دور في الحكم، لكن ضمن إطار أخلاقي 

 . الدول الإسلامية وفقاً لطبيعة تفسير الدين في السياسة

 آليات عمل الدیمقراطية  
فيه  یشارك  التي  المباشرة،  الديمقراطية  الديمقراطية بین  القرارات،  تتنوع أشكال  اتخاذ  المواطنون مباشرة في  ا 

والديمقراطية التمثيلية التي تقوم علی انتخاب ممثلین للشعب، والديمقراطية الدستوریة التي تحدد إطار السلطة بقواعد  
دستوریة صارمة. ورغم اختلاف الأنواع، فإن جميعها یشترك في الاعتماد علی آليات محددة تضمن تحقيق حكم  

وسيادة  الحقوق    الشعب  وحماية  الشعبية،  والمشارکة  السلطات،  وفصل  والنزیهة،  الحرة  الانتخابات  مثل  القانون، 
   ، سيتم تسليط الضوء علی آليات الديمقراطية التي تمثل جوهر عملها کنظام سياس. ه الدراسة والحریات. في هذ 

   الانتخابات الحرةأولاً: 
لديمقراطية. وهي الآلية التي تتيح للمواطنین اختيار  تعُد الانتخابات أحد الركائز الأساسية لعمل ا

ممثليهم في الحکومة بشكّ دوري. لضمان شرعية الانتخابات، يجب أن تكون حرة، أي أن المواطنین  
 .  2یستطيعون التصویت دون ضغوط أو تهديد، ونزیهة بحيث تتم إدارة العملية بشفافية ودون تلاعب 

 المشارکة الشعبية ثانياً:  
الديمقراطية المواطنین علی المشارکة الفعّالة في الحياة السياسية. يمكن أن تكون المشارکة مباشرة،    تشجع 

مثل التصویت في الانتخابات أو الاستفتاءات، أو غير مباشرة من خلال الانخراط في الأنشطة الحزبية، أو منظمات  
 . ٣لحکومة وتضمن تمثيل مصالح مختلف الفئات المجتمع المدني. المشارکة الشعبية تعزز العلاقة بین الشعب وا 

 
 ٣9المعاصر، ص  الإمامي  الديمقراطية الدينية في الفکر السياس .1
 .  751الموسوعة السياسية، ص .2
 . 107، 106العقد الاجتماعي، ص .٣



258     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 فصل السلطاتثالثاً: 
يعتمد النظام الديمقراطي علی توزیع السلطة بین ثلاث مؤسسات رئيسية: التشریعية، والتنفيذية،  

أمّا مسؤولية عمل   .ةوالقضائية. هذا الفصل يهدف إلى منع ترکز السلطة وضمان وجود رقابة متبادل
   الشكّ التالي:هذه السلطات تكون علی

 ة.  التشریعية: مسؤولة عن سن القوانین ومراقبة الحکوم. السلطة 1
 ة.  السلطة التنفيذية: تنُفذ القوانین وتتولى إدارة شؤون الدول. 2
   .1السلطة القضائية: تحم حقوق الأفراد وتضمن أن تكون القوانین مطبقة بعدالة . ٣

   سيادة القانون رابعاً: 
سيا  مبدأ  الجميع  یشكّ  یخضع  المبدأ،  هذا  وفق  الديمقراطية.  لعمل  أساسية  ضمانة  القانون  دة 

الحقوق   یحم  مما  تمييز،  ودون  عادلة  بطریقة  القانون  يطُبق  نفسها.  الحکومة  ذلك  في  بما  للقانون 
 .الأساسية للأفراد ویحد من التعسف في استخدام السلطة

 حریة الإعلام والتعبير خامساً: 
اً أساسياً في دعم الديمقراطية. من خلال حریة الصحافة والتعبير، يتمكن  يلعب الإعلام دور 

قرارات مستنيرة. کما   السياسية واتخاذ  القضايا  اللازمة لفهم  المعلومات  إلى  الوصول  المواطنون من 
 .2يعُتبر الإعلام أداة لمراقبة أداء الحکومة وکشف الفساد 

 ة المحاسبة والشفافيسادساً: 
المؤسسات  في   تُحاسب  الشعب.  أمام  مسؤولة  الحکومة  تكون  الديمقراطية،  الأنظمة 

البرلمانية،   والاستجوابات  القادمة،  الانتخابات  في  التصویت  مثل  آليات  خلال  من  المنتخبة 
تلتزم الدولة بنشر   الشعب والحکومة، حيث  الثقة بین  الشفافية  والتقاریر السنویة. کما تعزز 

 . بشكّ مفتوح   معلوماتها وسياساتها 

 
 .  107المصدر نفسه، ص. 1
 .  751الموسوعة السياسية، ص. 2



 259       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

   التعددیة السياسيةسابعاً: 
دة تعبر عن  تشجع الديمقراطية التعددية السياسية، مما يعني السماح بوجود أحزاب سياسية متعدّ 

رؤى وأيديولوجيات مختلفة. يضمن هذا التعدد التنافس الحر بین الأفكار والسياسات، مما يعزز من  
 .تمثيل مختلف فئات المجتمع

   حقوق الإنسان حمایة ثامناً: 
تعتمد الديمقراطية علی حماية الحقوق الأساسية للأفراد مثل حریة التعبير، والتجمع، والاعتقاد.  
هذه الحقوق مضمونة بالدستور والقوانین ویتم تعزیزها من خلال مؤسسات مستقلة مثل المحاكم 

 .أو لجان حقوق الإنسان

   الاستفتاءات والمبادرات الشعبيةتاسعاً: 
لديمقراطية أيضاً آليات مباشرة مثل الاستفتاءات، حيث یسُمح للمواطنین بالتصویت علی قضايا  تتيح ا 

 . 1محددة. يمكن للشعب کذلك تقديم مبادرات تشریعية لطرح قضايا معينة للنقاش أو التصویت 

 عناص الدیمقراطية الدینية 
السابق، يتبیّن  أنها نظام سياس يجمع بین   بعد توضيح مفهوم الديمقراطية الدينية في التعریف 

المبادئ الديمقراطية والتعاليم الدينية، حيث يتم توجيه الحكم والسياسة وفق أسس دينية، مع الحفاظ  
تتضمن مجموعة من العناصر الأساسية  وهي  علی آليات ديمقراطية مثل الانتخابات والمشارکة الشعبية.  

 :التي يمكن تصنيفها إلى قسمین

 العناص الداخلية أولاً: 
 :تشمل المبادئ الأساسية التي تبُنى عليها الديمقراطية الدينية من الناحية الفکریة والعقدية، ومنها 

السياس وفق رؤیة  .  1 النظام  بناء  التأکيد علی دور التوحيد في  العقل:  مبدأ التوحيد في ساحة 
 .عقلانية دينية

 .عنصراً أساسياً في الحكم واتخاذ القراراتمبدأ العدالة ومحوریتها: اعتبار العدالة . 2
 .مبدأ سيادة القانون واحترامه: ضمان خضوع الجميع للقوانین المستمدة من التعاليم الدينية . ٣

 
 .  752المصدر نفسه، ص. 1



260     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

مبدأ التنوّع المبني علی الحریة الإيجابية: الاعتراف بالتنوع الاجتماعي والفکري ضمن إطار  .  4
 .يراعي الضوابط الدينية

 .1  لعام والقبول الشعبي: ضرورة أن یحظى النظام السياس بقبول شعبي يعکس شرعيته مبدأ الرضا ا .  5

 ثانياً: العناص الخارجية 
 :تشمل العوامل العملية التي تترجم المبادئ النظریة إلى واقع ملموس، وهي

 .وجيه الديني القيادة والهداية الدائمة: يمكن أن تكون القيادة موحدة أو متعددة، لکنها تستند إلى الت .  1
وجود مجتمع موصوف بالديني: يتشكّ النظام في مجتمع يتبنى الهویة الدينية، حيث تسُتمد شرعية  .  2

 .النظام من تبعية الأفراد للدين
رضا الشعب بالمؤسسات الرقابية: تقبل المجتمع بوجود مؤسسات تراقب السلطة لضمان الالتزام  .  ٣

 .بالمبادئ الدينية
 :نافس السياس الشامل، ویشملالمشارکة والت . 4

 .مفهوم التمثيل والنيابة لضمان مشارکة مختلف الفئاتأ. 
 .وجود فضاء سياس یسمح بتداول السلطة بین الأغلبية والأقليةب. 
 .إعطاء الأولویة للأکثریة المتدينة في النظام السياسج. 

تعدد التفسيرات للنظام السياس، يتم  تبنّي الشعب لإحدى القراءات في حال تعدّدها: في حال  ـ  5
 .2تبني قراءة محددة تعکس إرادة الأغلبية 

من خلال هذه العناصر، سيتم شرح العلاقة بین الديمقراطية وولاية الفقيه، حيث یشكّ النظام 
المستمرة، مما یخلق   الدينية  القيادة  الدينية ومفهوم  الديمقراطية  نموذجاً يجمع بین  إيران  السياس في 

   توازناً بین سلطة الشعب وسلطة الفقيه في إدارة الدولة.

 مبدأ الترجيح بین الأكثریة والأقلية في الإسلام
رغم أن الديمقراطية تقوم علی مبدأ الأکثریة، إلا أن هذا المفهوم لا يقتصر عليها، بل يمتد ليجد  

أساس في الممارسات الإسلامية،    جذوره في الإسلام. فالأکثریة ليست مجرد آلية سياسية مستوردة، بل لها 
 وبيان فيما يلي:   کما يظهر في الشورى، البيعة، وترجيح رأي الجمهور في بعض القضايا الفقهية 

 
 .  42، 41، ص المعاصر الإمامي  السياسالديمقراطية الدينية في الفکر   .1
 .  42، 41المصدر نفسه، ص. 2



 261       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 أولاً: في مجالي الفقه وعلم الحدیث 
أنّ  1 نرى  الفقه:  مجال  في  الفقهاء  .  بالأحكام تعتمد  سيرة  الاستدلال  عند  الأکثریة  منهج  علی 

ديم الشهرة الفتوائية أو الشهرة الروائية عند الترجيح بین الأدلة، مما يدل علی أن  الشرعية، حيث يتم تق
 للأکثریة قيمة معتبرة في الاستنباط الفقهي.

 تأخذ الأکثریة في علم الحديث بعُدين رئيسيین: . في مجال علم الحديث: کما 2
أن يكون عدد رواة الحديث أکثر من رواة الحديث المعارض، مما  المراد منها شهرة الرواية: الأوّل: 

ماً عند الترجيح  . يجعله مقدَّ
شهرة العمل: حيث يعُتبر الحديث الذي عمل به غالبية العلماء أکثر قوة، حتی لو كان سنده  الثاني:  

 ضعيفاً، لأن العمل الجماعي به يعزز صحته. 
 في مجالي الفقه وعلم الحديث: ثریة  بین الأکثریة الديمقراطية والأک . الفرق٣

كلاهما يعتمد علی مبدأ الأکثریة،   والأکثریة في الاصطلاح الفقهيعلی الرغم من أنّ الديمقراطية  
 فإنّ الديمقراطية تعتمد علی مبدأ النصف زائد واحد،   إلا أن هناك فارقاً جوهریاً بينهما، ففي حین إنّ 

مارة علی الواقع، أي أنها ليست مجرد أرقام، بل وسيلة  أتشكّ الشهرة الفقهية تتطلب نسبة أعلی بحيث 
حین   في  شاذة،  أو  نادرة  تعُد  للشهرة  تفتقد  التي  فالأحاديث  الحقيقة.  إلى  القوانین  إللوصول  ن 

 لتعزیز الاطمئنان إلى صحتها. -مثل ثلثي المجلس  -الديمقراطية قد تتطلب نسبة تصویت أعلی 

 في التقييم الاجتماعي صالح المالمنافع وأولویة  ثانياً: 
الفئات   مختلف  بین  التزاحم  إلى  يؤدي  مما  والمنافع،  المصالح  تتداخل  البشریة،  المجتمعات  في 
الاجتماعية، سواء من حيث القوة أو الضعف، الذكاء أو التراجع الفکري. ومن الطبيعي أن یسع كل  

کثریة والأقلية. لذا، فإن التقييم السليم  فرد أو مجموعة إلى تحقيق مصالحها، مما یخلق صراعاً بین الأ 
وفي هذا السياق،  ، لمصالح المجتمع يتطلب اتباع منهج يوازن بین هذه المصالح وفقاً لأولویات واضحة

 يمكن تحديد المبادئ الأساسية التي تحكم هذا التوازن کما يلي: 
یُعتمد هذا  و  الأهم علی المهم.  عند التزاحم بین المصالح، يتم تقديم المصلحة  قاعدة الأهم والمهم:.  1

 .  1ة المبدأ حتی في الأحكام الشرعية، حيث ترُاعى الأولویات وفقاً للحاجة والضرور 
.  تحقيق المصلحة العامة للأغلبية مقدم علی المصالح الجزئية للأقلية   ترجيح مصالح الأکثریة:.  2

 ئات الخاصة.مثال: تحديد أسعار السلع لصالح الجمهور، حتی إن تأثرت بعض الف
 

 .  ٣18، ص4ج فوائد الأصول، تقریر درس الميرزا النائيني، .1



262     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

   علي  بعهد أمير المؤمنین  مكن الاستشهاد  التوجيهات الدينية حول الأولویة الاجتماعية: ي.  ٣ 
 ونص الکتاب: لمالك الأشتر حول أهمية مراعاة رضا العامة علی حساب الخاصة

حَبَ   وَلْيَکُنْ 
َ
َقِّ    أ وْسَطُهَا فِي الحْ

َ
مُورِ إلَِيْكَ أ

ُ
جْمعَُهَا لرِضَِى الرَّعِيَّةِ فَإنَِّ سُخْطَ الْأ

َ
هَا فِي العَْدْلِ وَأ عَمُّ

َ
وَأ

حَدٌ مِنَ ا 
َ
ةِ وَ لَيْسَ أ ةِ يُغْتَفَرُ مَعَ رضَِى العَْامَّ َاصَّ

ْ
ةِ وَإنَِّ سُخْطَ الخ َاصَّ

ْ
ةِ يُجحِْفُ برِضَِى الخ لرَّعِيَّةِ العَْامَّ

ثْقَلَ عَلیَ الوَْالِي مَئُونةًَ فِي الرَّ 
َ
َافِ أ

ْ
لح لَ باِلْإِ

َ
سْأ

َ
نصَْافِ وَأ للِْإِ كْرَهَ 

َ
مَعُونةًَ لََُ فِي الْبلََاءِ وَأ قلََّ 

َ
قلََّ   خَاءِ وَأ

َ
وَأ

ضْعَفَ صَبْراً عِنْدَ  
َ
 عُذْراً عِنْدَ المَْنْعِ وَأ

َ
بْطَأ

َ
عْطَاءِ وَأ اتِ شُکْراً عِنْدَ الْإِ ةِ وَإنَِّمَا   مُلمَِّ َاصَّ

ْ
هْلِ الخ

َ
هْرِ مِنْ أ الدَّ

ینِ وجَِمَاعُ  ةِ فَليَْکُنْ صِغْوُكَ   عِمَادُ الدِّ مَّ
ُ
ةُ مِنَ الْأ عْدَاءِ العَْامَّ

َ
ةُ للِْأ  .1لهَُمْ وَ مَيْلكَُ مَعَهُم  المُْسْلمِِیَن وَالعُْدَّ

العامة    من هذا التوجيه، يتضح أن العدل يجب أن يكون شاملًا، مع مراعاة رضا الأغلبية، لأنّ 
ه الأساسية، وسنده في مواجهة التحديات. في المقابل، فإن الفئة الخاصة غالباً  هم عماد المجتمع، وقوت

فإن تقديم مصالح العامة أمر ضروري   وبناء عليه،ما تكون أقل تعاوناً وأقل صبراً في أوقات الأزمات،  
 للحفاظ علی تماسك المجتمع واستقراره.

بدمج مفهوم العدل مع مراعاة مصالح الأغلبية، نصل إلى استنتاج  بناء علی ما تقدّم نخلص إلى أنهّ:  
الاستقرار   لضمان  ضروري  أمر  هو  والأقلية  الخاصة  مصالح  علی  العامة  مصالح  تقديم  أن  مفاده 

توجه مع  تتکيف  أن  الأقليات  وعلی  للمجتمع،  الأساسية  البنية  تشكّ  فالأغلبية  ات  الاجتماعي. 
 .الأکثریة، مما يعود بالنفع علی الجميع في نهاية المطاف

 الإشكاليات علی الدیمقراطية الدینية وردها 

 أولاً: الإشكاليات علی الدیمقراطية الدینية
بعدما تقدم بيان عمل آليات الديمقراطية المطلقة، فإنّ تحکيم رأي الأکثریة داخل حکومة ولاية 

يواجه   الإسلامي،    بحيث  إشكالياتالفقيه  الحكم  ونظام  الديمقراطية  بین  التوفيق  أمّا يتعذّر   ،
 تجلى في عدة جوانب رئيسية، تتلخص فيما يلي: الإشكاليات ت

رفض الديمقراطية کأساس للشرعية الإسلامية: الديمقراطية تقوم علی فلسفة إنسانية تتعارض  .  1
لحكم في الإسلام، والمستندة إلى التوحيد الربوبي. لذلك، لا  مع الفلسفة الإلهية التي يبُنى عليها نظام ا 

يمكن القول بأن الديمقراطية تمثل جوهر النظام الإسلامي في الحكم. کما لا يمكن الاکتفاء بالإشارة 
إلى أن الديمقراطية تعتمد علی احترام رأي الأمة في اختيار الرئيس أو البرلمان، بحجة عدم وجود نص  

 
 .  ٣68، صنهج البلاغة .1



 263       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 .  1ا الأسلوب، دون النظر إلى الأسس الفلسفية التي يقوم عليها كل من النظامینشرعي يعارض هذ 
الإدراك  .  2 الناس  لدى عامة  لا يكون  قد  المباشرة،  الديمقراطية  في  الجماهيري:  الوعي  قصور 

 عبر الاستفتاءات العامة، مما قد يؤدي إلى قرارات غير مدروسة.  لانتخاب المسؤولین
الديكتاتوریة  .  ٣ إلى  خطر  النواب  يتحول  أن  المباشرة، يمكن  الديمقراطية غير  الجماعية: في 

 سلطة استبدادية جماعية، مما يهدد مبدأ التعددية والمشارکة الفعالة. 
،  إلى تكوین أغلبية تؤدي  الحملات الإعلامية الموجهة  يطرح سؤال من أنّ  قد  لإعلام:  تأثير ا.  4

 الإرادة الحقيقية للشعوب. مما يصعّب تحقيق أکثریة حرة تعبر عن 
، حيث تفرض إرادتها للسيطرةالأغلبية العددية: قد يتحول حكم الأغلبية إلى أداة    . سيطرة5

 علی الأقلية بالقوة، مما یسلب الأخيرة حریتها وحقوقها. 
 .  في الرکود الاجتماعي والثقافي: قد تؤدي الديمقراطية إلى جمود المجتمع وتوقف تطوره الأخلاقي والثقا .  6
تسهيل التدخل الأجنبي: قد تمُكّن الديمقراطية غير الواعية القوى الخارجية من التحكم  .  7

 في مقدرات البلاد عبر استغلال الأغلبية الجاهلة أو المتواطئة. 
تهميش المفکرین وأصحاب البصيرة: یساوي النظام الديمقراطي بین رأي المفکرین العميق  .  8

 مما يقوّض دور النخبة المثقفة في توجيه المجتمع نحو الأفضل. وبین آراء غير المتخصصین، 
تتعارض مع  .  9 قرارات  قد تفرض الأکثریة  العامة:  حكم الأغلبية ولو علی حساب المصلحة 
 .  2الإسلامية القيم 

تعاني من ثغرات جوهریة قد  بمفهومها العام بناءً علی هذه النقاط، يمكن القول إن الديمقراطية 
 ائج عکسية، ما لم يكن هناك وعي حقيقي وضوابط أخلاقية قویة تحکمها. تؤدي إلى نت

 ثانياً: الرد علی الإشكاليات 
قيود،  .  1 الشعب دون  المطلق لسيادة  الفهم  السلبيات من  تنشأ  المطلقة:  الديمقراطية  إشكالات 

 حيث تصبح إرادة الجماهير المرجعية العليا في التشریع والحكم. 
حاکمي.  2 بین  الشعب:  التوازن  ومشارکة  الله  الإشكالات  ة  يتجاوز  نموذجاً  الفقيه  ولاية  تمثل 

المتعلقة بالحكم، من خلال الجمع بین حاکمية الله ودور الأمة في الشأن العام. فالإسلام لا يمنح حریة 
مطلقة لرأي الأغلبية، بل يضع لها قيوداً شرعية وعقلائية، حيث يكون الأخذ برأي الأکثریة مشروطاً 

 
 .  42ولاية الفقيه، ص .1
 .  162انظر: فقه الحياة، ص .2



264     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

  .م تعارضه مع الأدلة الشرعية أو العقلية التي قد تفرض طریقاً آخربعد

فعلى سبيل المثال، في استنباط الأحكام الشرعية، يلُزم الإسلام بالرجوع إلى المجتهدين، وفي معالجة 
الأمراض يعتمد علی الأطباء المختصین. وبالمثل، في القضايا التخصصية الأخرى، يعُتد برأي الخبراء  

كانوا أقلية، لأن الأغلبية غير المتخصصة لا تعُتبر ذات سلطة في هذه المجالات. وهکذا، تضمن    حتی لو
ولاية الفقيه وجود قيادة تستند إلى المعرفة الشرعية مع الحفاظ علی مشارکة الأمة في الشؤون العامة  

 .1وفق الضوابط الشرعية والعقلائية 

ليست شكلية، بل تمثل   الدينية إضافة القيد إنّ :  الفقيه حکومة ولاية في  الديمقراطية  دور .  4
تجاوزات   من  السياس  النظام  وحماية  الشعب  سيادة  تفسير  في  التطرف  لمنع  أساسية  ضمانة 

   الديمقراطية المطلقة. 
أن  .  6 للوصول إلى الحقيقة، يجب  المجتمع: لضمان أن تكون الأکثریة وسيلة  تأهيل  شرط 

 وأخلاقياً، بحيث تُتخذ القرارات بناءً علی البحث عن الحق وليس  يكون المجتمع مؤهلاً فکریاً 
   الأهواء الشخصية. 

قصي الأقلية، بل يمنحها فرصة إقناع  تُ لا  الديمقراطية الدينية تكامل دور الأکثریة والأقلية: . 7
   .2الأکثریة إذا كانت تمتلك حججاً أقوى، مما یحقق التوازن بین حكم العدد وحكم العقل

تعُتمد الأکثریة حتی    الديمقراطية المطلقة والديمقراطية الدينية: الديمقراطية المطلقةالفرق بین  .  8
موضوعية غير  أو  أخلاقية  غير  قراراتها  كانت  تكون  لو  لا  الدين؛  بقيد  المقيدة  الديمقراطية  أمّا   ،

   الأکثریة صالحة إلا إذا التزمت القيم الشرعية والعقلانية.

 الفقيه وعلاقتها بالدیمقراطية  آلية عمل ولایة 
، حيث ينُاط الاجتهاد في الأحكام الشرعية  القوانین   تشریع  ليست الديمقراطية منهجاً إسلامياً في

مستقلًا   مصدراً  باعتبارها  لا  الحكم،  شؤون  لتنظيم  کوسيلة  اعتمادها  يمكن  لكن  بالفقهاء، 
اختيار قادتها. وعلی الرغم من أن ولاية الفقيه تستند  للشرعية، بل لضمان الاستقرار وإشراك الأمة في  

الجوانب  بعض  في  معها  تتقاطع  بل  الديمقراطية،  مع  بالضرورة  تتعارض  لا  فإنها  دينية،  مبادئ  إلى 
الأساسية، مثل البيعة، الشورى، العدالة، والمشارکة الشعبية، مما يتيح إمكانية التوفيق بينهما في إدارة  

 :الإسلامية. وفيما يلي توضيح لهذا التفاعل ومحدداته الدولة ضمن الضوابط
 

 .  42ولاية الفقيه، ص. 1
 .  120الحاکمية في الإسلام، ص. 2



 265       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 الدیمقراطية  آلية الحاکمية في الإسلام بین المشروعية الإلهية ودور أولاً: 
هذه    وتتجلى في الإسلام، تعد الحاکمية حقاً أصيلًا لله سبحانه وتعالى، فهو الحاكم والمُشّرع الأعلی،  

لذي يتولى الحكم بوصفه خليفة لله، فتکون حکومته تجسيداً لحكم  الإنسان الكامل ا   في الحاکمية علی الأرض  
الله وقدرته. وقد تحقق ذلك عبر الأنبياء والأئمة، ثم انتقلت في عصر الغيبة إلى نائب الإمام، أي الفقيه الجامع  

 .للشرائط، حيث یستمد شرعيته من الله، بينما تتحقق مقبوليته العملية من خلال تأييد الجماهير له 

عامة   مبادئ  وضع  بل  الدولة،  لإدارة  محددة  آلية  أو  للحکومة  ثابتاً  نموذجاً  الإسلام  یحدد  لم 
للحكم تتيح التکيف مع مختلف الأزمنة. ومع تطور الزمن وتعقيد نظم الحكم، يطُرح التساؤل 

ماد  حول إمكانية إدارة الدولة الحديثة بنفس الأساليب القديمة، أم أن التقدم الحضاري یستوجب اعت
أو الحاضر، هو   الماضي  أنظمة حديثة؟ الجواب يكمن في أن الهدف الأساس للحکومات، سواء في 

 .حفظ النظام وتحقيق العدالة وفق المبادئ الإسلامية

الأمة  قيادة  الأعلم مسؤولية  الفقيه  يتولى  الغيبة،  زمن  بتشکيل  1في  تعالى  الله  قبل  يكُلَّف من  إذ   ،
مية الدين، متی ما توفرت الظروف المناسبة وانتفت العوائق. ومع ذلك، فإن ولي  الحکومة علی أساس مبدأ حاک 

 .الأمر لا يملك صلاحية تغيير الأحكام الشرعية الإلزامية، فلا يجوز له منع الواجبات أو الأمر بالمحرمات 

الأمر صلاحيات  ولي  مانحاً  التشریع،  فراغ في  منطقة  المقدس  الشارع  ترك  المنطلق،  ومن هذا 
اسعة لوضع القوانین والتشریعات الثانویة التي تتناسب مع الظروف المتغيرة لكّ عصر. هذه المنطقة  و

مختلف  استيعاب  للشریعة  تتيح  مرونة  تمثل  بل  الإسلامي،  التشریع  في  إهمالًا  أو  نقصاً  ليست 
لتشریع في هذه  التحولات الزمنية، مما يجعلها قادرة علی مواکبة المتغيرات عبر التاریخ. وعليه، فإن ا

والمصلحة   الزمان  مقتضيات  وفق  ملئها  مسؤولية  الأمر  لولي  الشارع  أوكل  بل  ثابتاً،  ليس  المنطقة 
 .2العامة، لضمان استمراریة الحکومة الإسلامية وانسجامها مع تطورات المجتمع 

تتعارض مع الإسلام،  وبذلك، فإن الاستفادة من الديمقراطية والآليات الحديثة في التشریع والإدارة لا  
بل يمكن اعتبارها وسيلة فعالة لتحقيق أهدافه في ظل التحديات المعاصرة. فقد أصبح دور الجماهير أکثر  
أهمية في تحديد القيادة والمشارکة في إدارة الشأن العام، خصوصاً في إطار ولاية الفقيه، التي تمنح المجتمع مجالًا  

 .٣الشرعية، مما یحقق توازناً بین السلطة الدينية والإرادة الشعبية   أوسع في اختيار القائد ضمن الضوابط 

 
وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة أحادیثنا فإنهم : »...   کما جاء في التوقيع المروي عن الإمام الحجّة المنتظر  .1

 .  484- 48٣ص   ،2، جکمال الدين وتمام النعمة؛ «حجتي عليکم وأنا حجة الله
 .  ٣4، ٣٣، ص ائمة علی أساس الحاکمية لله تعالىالأنموذج في منهج الحکومة الإسلامية الق .2
 .  ٣8انظر: ولاية الفقيه، ص  .٣



266     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 مالحریة بین الإسلام والدیمقراطية: المفهوم، الحدود، وأسس الحکثانياً:  

 أنواع الحریةّ   (1

 يمكن تصنيف الحریة إلى صنفین رئيسيین: 

 الحریة المطلقة  -أ

المعيار  يكون  حيث  قيد،  بأي  المقيدة  غير  الحریة  الرأي    وهي  هو  المصلحة  تحديد  في  الوحيد 
الشخصي لكّ فرد، حتی وإن تعارض مع مصالح الآخرین. يؤدي هذا النوع من الحریة إلى الفوضى، إذ  
الطبقات  حاجات  باستغلال  والمال  السلطة  لأصحاب  یسمح  مما  القانونية،  المرجعية  المجتمع  يفتقد 

 من العبودية الحديثة، کما أشار المؤرخ ول  المستضعفة وفرض سيطرتهم، مکرسین بذلك نوعاً جديداً 
ديورانت. ویظهر ذلك جلياً في المجتمعات الرأسمالية والاشتراکية التي نشأت في ظل الدول المتقدمة،  

 .1حيث تترکز السلطة في يد فئة قليلة بينما تعاني الأغلبية من التهميش والحرمان 

 الحریة المعقولة  -ب

ت التي  المتزنة  الحریة  العدالة  وهي  اختلال  إلى  تؤدي  لا  بحيث  الإنسانية،  الفطرة  مع  توافق 
الاجتماعية أو التوازن بین طبقات المجتمع. هذه الحریة تخضع للقانون، لكن ليس أي قانون، بل  
القانون الذي یستند إلى الفطرة ومبادئ الحکمة والعدالة الاجتماعية، بحيث يضمن الحقوق الطبيعية  

 .2 راد تحت حماية النظام العادلوالشرعية لجميع الأف

 الحریة في الإسلام وولایة الفقيه  (2

يمنح الإسلام الأفراد حریة متزنة في مختلف مجالات الحياة، بما في ذلك النشاط الاقتصادي والثقافي  
الديني  والترفيهي   الفکري  وحریة  المعتقد  التعبير وحریة  الإضرار  ٣وحریة  إلى  تؤدي  ألا  بشرط  ولكن   ،

ن الانفلات من الضوابط يؤدي إلى  بالآخرین أو مخالفة الأحكام الشرعية. فالإسلام لا يقرّ الحریة المطلقة، لأ 
 .4الفوضى والظلم، ولهذا وضعت الشریعة الإسلامية إطاراً ينظمها لضمان حفظ کرامة الإنسان ومكانته 

 
 .  120، ص1انظر: الإمام الخميني وتجديد الفقه السياس، ج .1
 المصدر نفسه.    .2
 . 177ـ  174، ص18انظر: موسوعة الفقه الإسلامي طبقاً لمذهب اهل البيت، ج .٣
 .  74ـ 71، صية القائمة علی أساس الحاکمية لله تعالىالأنموذج في منهج الحکومة الإسلام  .4



 267       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

وفي إطار ولاية الفقيه، يتم تحديد هذه الحریة بشكّ يتوافق مع الشرع ویخدم مصلحة المجتمع.  
منضبطة ضمن الضوابط الشرعية التي یحددها فالحریة في هذا النظام ليست فوضویة، بل هي حریة  

والعدالة   الشخصية  الحریة  بین  دقيقاً  توازناً  الإسلام  یحقق  وبذلك،  للشرائط.  الجامع  الفقيه 
الاجتماعية، کما يراعي حقوق المرأة ضمن الضوابط الشرعية، مما يتيح لها المشارکة في المجتمع دون  

   .المساس بكرامتها 

   :ما يعزز هذا المفهوم، حيث قال الإمام علي ئمةوقد جاء في تعاليم الأ 
حْرَارٌ  

َ
مَةً وَإنَِّ النَّاسَ كُلَّهُمْ أ

َ
يُّهَا النَّاسُ إنَِّ آدَمَ لمَْ یلَِدْ عَبْداً وَلَا أ

َ
لَ بَعْضَکُمْ بَعْضاً   وَلَکِنَّ أ ََّ خَوَّ    1. الله

التذلل للأغنياء بسبب ثرواتهم أو تقبيل  مما يؤکد مبدأ المساواة بین البشر، وینهی الإسلام عن  
 .الأيدي إلا تكریماً لرسول الله، حفاظاً علی کرامة الإنسان وحریته

 الدیمقراطية المشروطة وحریة الإعلام في رؤیة الإمام الخميني 
يرى الإمام الخميني أن الصحافة مؤسسة مؤثرة ومحترمة،  وبالنسبة إلى حریّة الصحافة والتعبير  

أ الرأي والتعبير  ون تكون ملتزمة بخدمة الأمة وفق ضوابط الإعلام.  لكن يجب  یؤکد أن حریة 
إذ لا يجوز استخدامها للإضرار بمصلحة البلد أو التآمر ضد الثورة. الصحافة التي   ليست مطلقة، 
الالتزام   برأيه، تعني  العملاء الأجانب تفقد احترامها. الحریة الحقيقية،  أفكار  تحرف الحقائق وتنشر 
بالقانون والمسؤولية، وليس استغلالها للإضرار بالشعب أو نشر الإرهاب. الصحف التي تستغل الحریة  

 .2لتمریر الخيانة تمُارس تضليلًا وليس حریة تعبير 
أنّ   الديمقراطية الدينية تظهر بشكّ محدود في كلامه، حيث يعترف بحریة التعبير لکنه  نلاحظ 

تت لا  بحيث  صارمة،  ضوابط  لها  من  يضع  نوع  إلى  یشير  وهذا  الأمة.  مصلحة  أو  الثورة  مع  عارض 
الديمقراطية الدينية الموجهة، التي تستند إلى القيم الإسلامية وتسمح بالنقد ضمن إطار یخدم النظام  

 .الثوري، لکنها ترفض ما ينُظر إليه علی أنه تهديد للدولة أو تعارض مع المبادئ الدينية
ياً يوازن بین الحریة والرقابة، مع إعطاء الأولویة لحماية النظام  هذا الطرح يعکس نموذجاً سياس

 .   علی حساب التعبير المطلق

 
 .  1٣4، ص٣2بحار الأنوار، ج .1
 .  ٣74، ص 20صحيفة النور، ج .2



268     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 ازدواجية المعایير في حریة التعبير والصحافة في الدیمقراطيات الغربية (3
حيث   الغربية،  الديمقراطيات  بها  تتفاخر  التي  الأساسية  المبادئ  من  والصحافة  التعبير  حریة 

ا وقوانينها حریة الإعلام والتعبير عن الرأي دون خوف من القمع أو العقوبات. وتعُد  تضمن دساتيره
ونقل  الفساد  وکشف  الحکومات  محاسبة  في  دورها  تمارس  رابعة  سلطة  الأنظمة  هذه  في  الصحافة 

 .مختلف الآراء السياسية والاجتماعية

لقيود عندما يتعلق الأمر بالمصالح لكن في الواقع، نجد أن هذه الحریة ليست مطلقة، بل تخضع 
الاستراتيجية والسياسات العليا للدول الغربية. فعلى الرغم من أنهم يدعون إلى حریة الصحافة، نجد  
أن هناك حالات يتم فيها التضييق علی وسائل الإعلام التي تكشف حقائق قد تتعارض مع توجهات  

والاقت السياس  نفوذها  تهدد  أو  الغربية  تعرضوا الحکومات  لصحفيین  عديدة  أمثلة  هناك  صادي. 
فضائح   مثل  الغربية،  الدول  سياسات  حول  تحقيقاتهم  بسبب  المحاکمات  حتی  أو  للمضايقات 

 .التدخلات العسکریة أو دعم الأنظمة الاستبدادية في مناطق مختلفة من العالم

طيات الغربية، لکننا أما فيما یخص المظاهرات، فمن المفترض أن تكون حقاً مکفولًا في الديمقرا 
رأينا في أکثر من مناسبة کيف يتم قمع الاحتجاجات التي لا تتماشی مع أجندة الدولة، خاصة عندما 
تتعلق بقضايا مثل العنصریة، أو سياسات الهجرة، أو معارضة الحروب. وعندما تجد الحکومات الغربية  

ها، فإنها لا تتردد في استخدام القوة  أن هذه الاحتجاجات تهدد استقرارها أو تكشف ازدواجية معايير
 .والاعتقالات لتفریق المتظاهرین

يتعلق بحریة   فيما  للأنظمة الإسلامية  الغربية  توجهه الدول  الذي  النقد  فإن  ذلك،  بناءً علی 
تهديد   هناك  يكون  عندما  القمع  تمارس  نفسها  إنها  إذ  متناقضاً،  يبدو  الصحافة  أو  التعبير 

کنها أن تدّعي أنها نموذج مثالي للحریات بينما تمارس ازدواجية المعايير في  لمصالحها. لذلك، لا يم 
 .قضايا حریة التعبير والصحافة 

فإنّ  الوقوع في المحذور،    لذلك  تمنع  البداية وفق ضوابط شرعية  الحریة في الإسلام محددة منذ 
بحدود يضعها النظام، وقد يتم    بينما في الديمقراطية تبدو الحریة مطلقة ظاهریاً، لکنها في الواقع مقيدة

 .قمع من يتجاوزها 

هذه المقارنة تسلط الضوء علی نقطة جوهریة، وهي أن الحریة في أي منظومة ليست مطلقة تماماً، 
بل تحکمها قيود تختلف حسب المرجعية الفکریة. في الإسلام، تأتي هذه القيود من الشریعة لضبط  

أما في الديمقراطية، فتتغير الحدود وفق القوانین الوضعية التي    السلوك وفق القيم الدينية والأخلاقية.
 .قد تتأثر بالعوامل السياسية والاجتماعية



 269       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 الدیمقراطية وولایة الفقيه: بین الإرادة الشعبية والقيم الدینية  (4

تعتمد الديمقراطية علی مبدأ حكم الشعب لنفسه، حيث يتم اختيار الحاكم عبر الانتخابات 
القوانین وفق رغبات الأغلبية الدراسة    -  الحرة، وسنّ  الشعب  -کما تقدم في  يعتبر  الشكّ،  وبهذا   .

إرادته المتغيرة. ویؤکد  بناءً علی  الرئيسي للسلطة، مما يمنحه الحق في تغيير الحكام والقوانین  المصدر 
أو مجموعة صغيرة    منظّرو الديمقراطية، مثل جان جاك روسو، أن السيادة لا يمكن أن تكون لفرد 

السياسية   الحریة  مبادئ  مع  تتعارض  ديكتاتوریة  يعد  ذلك  الشعب، لأن  من  مباشر  تفویض  دون 
 .1والمشارکة الشعبية 

من هذا المنطلق، قد ينُظر في السياق الغربي إلى نظام ولاية الفقيه علی أنه نوع من الحكم الذي  
، بل يقوم علی أسس دينية تمنح الفقيه الولي سلطة  لا یستند إلى الإرادة الشعبية بالمفهوم الديمقراطي

شرعية واسعة مستمدة من الشریعة الإسلامية وليس من الانتخابات المباشرة. ووفقاً لهذا الفهم، قد  
يراه البعض تقييداً لحریة الأفراد في تقریر مصيرهم، حيث تكون السلطة بيد مرجع ديني يرى نفسه  

 .مية بدلًا من الاستجابة المباشرة لرغبات الشعبمسؤولًا عن تطبيق القيم الإسلا
الحریة السياسية والاجتماعية    يرى لكن الإسلام ينطلق من منظور مختلف جذریاً، حيث لا  

أي منضبطة   أن تكون مسؤولة،  الحریة يجب  أن  يرى  بل  الدينية والأخلاقية،  القيم  منفصلة عن 
 وق الفردية والمصلحة العامة.  بضوابط الشریعة التي تحافظ علی التوازن بین الحق

فبينما تستمد الديمقراطية الغربية مفهوم الحریة من الليبرالية، التي تقوم علی مبدأ السيادة المطلقة 
للإرادة الفردية وتمکین الأفراد من سنّ القوانین وفقاً لرغباتهم، حتی لو تعارضت مع القيم الأخلاقية 

یة لا يمكن أن تكون مطلقة ومنفصلة عن القيم، بل يجب أن  أو الدينية، فإن الإسلام يرى أن الحر
 .تخضع لمبادئ إلهية ثابتة تحقق العدل وتحفظ تماسك المجتمع

فالليبرالية، التي تعُدّ الأساس الفلسفي للديمقراطية الغربية، تؤکد علی حریة الإنسان المطلقة في 
لمتغيرات  تقریر مصيره دون أي مرجعية دينية أو قيمية ملزمة، مما یس مح بتشریعات قد تتغير وفقاً 

 . 2الزمن ورغبات الأغلبية، حتی لو أدى ذلك إلى تقویض أسس أخلاقية كانت تعُتبر ثابتة في الماضي 
أما في النظام الإسلامي، فإن الحریة مقيدة بحدود الشریعة التي تضع مصلحة المجتمع فوق المصلحة  

لكامل لإرادة البشر، بل يجب أن يكون منسجماً مع المبادئ الفردية، وترى أن التشریع ليس خاضعاً با 
 .الإلهية التي تحقق العدالة وتضمن الصالح العام

 
 .  116ص العقد الاجتماعي، .1
 .  45ـ   4٣الحریات والحقوق العامة، ص . 2



270     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

ءٍ   مِن  فيِهِ   خْتَلَفْتُمْ ٱوَمَا  ﴿:  وقد أشار القرآن الکریم إلى هذا المبدأ في قوله تعالى   إلَِى   ٓ ۥفَحُکْمُهُ   شَْ
َِّ ٱ ، حيث يبین أن الفصل في الأمور الأساسية ينبغي أن يكون مستنداً إلى الحكم الإلهي، لا إلى  1﴾لله

 الأهواء الشخصية أو إرادة الأغلبية المتغيرة.  
 :  قوله   ما يؤکد هذه الرؤیة، فقد روي عن الإمام الصادق   کما جاء في الروايات عن أهل البيت 

  َُّ  لَيْسَ قدَْ فرََضَ الله
َ
ا سِوَاهَا عَلیَ العِْبَادِ فرََائضَِ أ لهُْمْ عَمَّ

َ
وْهَا إلَِيْهِ لمَْ يسَْأ دَّ

َ
 2. فَإذَِا أ

مما يدل علی أن الحریة يجب أن تكون ضمن إطار التشریع الإلهي، وليس وفق الرغبات الفردية 
 .التي قد تبتعد عن الحق والصالح العام

غربية ذات الجذور الليبرالية والنظام الإسلامي لا  وعليه، يتضح أن الاختلاف بین الديمقراطية ال
ففي حین تعتبر الديمقراطية الليبرالية الحریة    ،يكمن فقط في آليات الحكم، بل في طبيعة الحریة ذاتها 

غاية في حد ذاتها، يرى الإسلام أن الحریة وسيلة لتحقيق العدل والاستقامة، شریطة ألا تتجاوز حدود  
 .ضمن الخير للفرد والمجتمع معاً القيم الإلهية التي ت

 المقارنة بین أسس الحکم في الإسلام والدیمقراطية (5

 ة:  هناك اختلاف جوهري بین رؤیة الإسلام والغرب للحریة، حيث يقوم كل منهما علی أسس مختلف
الشرعيأ.   فيمصدر  الإسلام،    ة:  في  بينما  الشعب،  من  الحاكم  شرعية  تسُتمد  الديمقراطية، 

 .تمد شرعيته من الله عبر الشریعة الإسلامية، مع مراعاة مصالح الأمةالحاكم یس
الحرب.   الدمقراطية  مفهوم  في  حریة  یة:  مع  تتعارض  لم  ما  للفرد  العنان  إطلاق  الحریة  تعني 

 .الآخرین، أما في الإسلام، فالحریة مرتبطة بالمسؤولية والطاعة لله
تشریع القوانین بناءً علی رغبة الأغلبية، بينما في الإسلام،  في الديمقراطية، يتم   سنّ القوانین:ج.  

القوانین مستمدة من الشریعة الإلهية، مع وجود منطقة فراغ تمنح ولي الأمر صلاحية التشریع وفق  
 .متطلبات العصر

الذي يعتمد علی الانتخاب الشعبي کأساس   مفهوم العقد الاجتماعقدّمت الديمقراطية يظهر أنّ 
نما قدم الإسلام نموذجاً متوازناً بین الحریة والمسؤولية، حيث يكون الحاكم مسؤولًا للحكم، بي

 .٣أمام الله والمجتمع، مما یحقق العدالة والاستقرار في إطار الأحكام الإلهية 
 

 .  10الشورى: . 1
 .170، 7الكافي: ج. 2
 .  40، ص المرجعية والقيادة .٣



 271       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

   البيعة والدیمقراطية: تشابه في المضمون، اختلاف في الشكل ثالثاً: 
مع   .  1 انتخاب شعبي  الإسلام:  إلهي   البيعة في  الإسلامي  :  بعد  النظام  أساسية في  آلية  البيعة هي 

لاکتمال حكم الدولة، حيث يتم اختيار القائد وفقاً لإرادة الله أولًا ثم تأييد الشعب. یشير القرآن إلى  
إنَِّ اللهََّ اصْطَفَٰ ﴿ما ورد في قوله تعالى:    الانتخاب الإلهي من خلال مصطلحات مثل الاصطفاء والاختيار 

للإشارة إلى الانتخاب الإلهي، بينما استخدم مصطلح البيعة کما في قوله تعالى:      1﴾  وَنوُحاً وَآلَ إبِرَْاهِيمَ آدَمَ 
یْدِیهِمْ ﴿ 

َ
ِینَ يُبَایعُِونكََ إنَِّمَا يُبَایعُِونَ اللهََّ یدَُ اللهَِّ فَوْقَ أ  .٣للدلالة علی التعهد الشعبي بالولاء   2﴾إنَِّ الذَّ

علی الرغم من أن البيعة في الإسلام  ة:  توافق بین السلطة الإلهية والشعبي   ، البيعة والديمقراطيةـ  2
النظام الإسلامي يتطلب أيضاً الرضا الشعبي والاختيار الطوعي للقيادة. کما  تتضمن بعداً إلهياً، إلا أنّ 

علي الإمام  بيعة  في  إلا    يظهر  حکمه  تنفيذ  يتم  لم  حيث  عثمان،  مقتل  الناس  بعد  قبول  بعد 
له ذلك  واختيارهم  وضح  کما  إلى ،  تضيف  الناس كانت  من  البيعة  أن  الشقشقية کيف  خطبته  في 

، وهو ما يعکس کيف أن الحکومة الإسلامية يجب أن تتميز بوجود  4مسؤولياته بعد أن طالبوه بالقيادة 
في عهد    الإسلامية  لحکومةیبرز کيفية ارتباط الديمقراطية با و  ،توافق بین السلطة الإلهية والشعبية

من روايات وردت في حاکمية    ویؤید ذلك ما اسُتفيد،  المعصوم وحکومة ولاية الفقيه في عصر الغيبة
 :حيث ورد عن الإمام الصادق الفقهاء بهذه العبارة:

   .5جَعَلتُْهُ عَليَْکُمْ حَاکمِا  قدَْ حَکَماً فإَنِيِّ  فَارْضَوْا بهِِ  ... 

، وليس مجرد منح  في الأرضجزءاً أساسياً لتحقيق الحاکمية  قبول الناس ورضاهم    حيث يصبح 
 السلطة من قبل الحاكم الإلهي.

اختيار القائد    لأنّ المراد منها الناحية العملية، فإن الانتخابات الحديثة تشبه البيعة،    لذلك من
وقوانينه. علی الرغم من أن الخليفة أو الرئيس في العصر الحديث لا یستمد شرعيته  والالتزام بقراراته  

من حاکمية إلهية، إلا أن الإسلام يؤکد أن أي حکومة لا تكتسب الشرعية الفعلية إلا بقبول الشعب  
في لها، مما يجعل القبول الشعبي عنصراً أساسياً في تثبيت الشرعية. وبذلك، يظهر أن مفهوم الحکومة  

 
 .  ٣٣آل عمران:   .1
 .  10الفتح:  .2
 . 275، ص18، جالميزان في تفسير القرآنانظر:  .٣
إلِاَّ واَلنَّاسُ کَعُرفِْ »:   حيث قال  .4 رَاعَنِي  بُعِ   فَمَا  ینَْثَالوُنَ   الضَّ َسَنَانِ وَشُقَّ    إلَِيَّ  جَانبٍِ حَتىَّ لقََدْ وُطِئَ الحْ عَلَيَّ مِنْ كُلِّ 

تَمِعِیَن حَوْلِي کَرَ  عِطْفَايَ   .  619، ص نهج البلاغة «بيِضَةِ الْغَنَممُجْ
 . 67، ص 1، جالكافي .5



272     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

الإسلام ليس بعيداً عن الديمقراطية، إذ يتطلب الاختيار الشعبي لتحقيق الفعلية للحكم، ویظهر  
تفاعل الإرادة الشعبية مع الحاکمية الإلهية، مما يجعل الإرادة الجماهيریة عنصراً حاسماً في تكوین  

تلفة، تحمل في جوهرها  الدولة الإسلامية. کما أن البيعة، التي كانت سمة في العصور الإسلامية المخ
 .معنى الانتخابات الحديثة، مما يربط بین مفهوم الحكم الإسلامي ومبادئ الديمقراطية

الشعبية، مما يجعل من   الانتخابات  بمثابة  البيعة في الإسلام هي  تأکيد أن  يتم  إلى ذلك،  إضافة 
أن  الحکومة الشعبي والإلهي. کما  الانتخابین:  البيعة، الذي كان    الإسلامية أساساً يجمع بین  مفهوم 

قرّ به بعد بيعة غدير خم، حيث  
ُ
أ  ديمقراطياً 

ً
سائداً في العصور الإسلامية المختلفة، يمثل أيضاً مبدأ

علنت ولاية  
ُ
للإقرار الشعبي بولاية    ت، وكانمن قبل النبي   عليالإمام  أ البيعة هناك تدشيناً 

  .1الإمام علي
لذلك كان جواب الإمام الخميني عن مشروعية ولاية الفقيه ودائرة ولايته، يذکر صرحاً أن حق  

 إعمال الولاية يتوقف علی رضاً الناس فقال: 
بآراء   یرتبط  وتشکيل حکومة  المسلمین  أمور  تولي  لکنّ  الصور،  للفقيه ولایة في جميع 

بر عنه في صدر الاسلام بالبيعة  أكثر المسلمین، حيث ذکر ذلك في الدستور أیضاً، وكان یع 
   . 2لولي المسلمین 

الجوهري بین البيعة في الإسلام والديمقراطية    فرقال:  الفرق الجوهري بین البيعة والديمقراطية.  ٣
القرارات. في البيعة الإسلامية، يلتزم   الحديثة يكمن في مفهوم المشارکة والاختيار في عملية اتخاذ 

لحاكم الذي يتم اختياره بالطرق الشرعية، حيث يتم التداول في أمر الإمامة الشعب أو الأفراد بقبول ا
أو القيادة بناءً علی التشاور والموافقة من المجتمع. البيعة تعکس نوعاً من المشارکة الشعبية في عملية  

ة  أما في الديمقراطية الحديثة، فالمشارکة الشعبي  الحكم، حتی وإن كانت تحت إشراف مرجعية دينية. 
تكون أکثر وضوحاً ومباشرة من خلال الانتخابات التي تمنح المواطنین حق اختيار ممثليهم. یختلف  
يظل  الفکرة  أساس  لكن  والتعددية،  الفردية  الحریات  مبادئ  علی  تقوم  الديمقراطية  لأن  السياق 

 مشتركاً في إشراك الناس في صنع القرار السياس.
 تستند إليها كل منهما: حيث تنبع البيعة في الإسلام من  الفرق الجوهري هو في إطار القيم التي

 الالتزام الديني والشرعي، بينما الديمقراطية تستند إلى مبادئ حقوق الإنسان والتعددية السياسية. 

 
 814الحاکمية في الإسلام، ص  .1
 .  ٣74، ص 20صحيفة النور، ج .2



 273       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 دور الشورى کمفهوم دیمقراطي في ولایة الفقيه رابعاً: 
الشورى من المبادئ الأساسية التي تساهم في تنظيم الحكم وتحقيق العدالة الاجتماعية، وهي    تعُد

مبدأ   ورد  وقد  الحكم.  لنظام  الإسلامية  الرؤیة  مع  يتوافق  ديمقراطياً  مفهوماً  تعکس  جوهرها  في 
مْرُهُمْ شُورَى بيَنَْهُمْ الشورى في القرآن الکریم في قوله تعالى: ﴿

َ
همية التشاور في اتخاذ  مما يؤکد أ  1﴾ وأَ

   القرارات السياسية والاجتماعية.
ویرى الشهيد الصدر أنّ الأمر بالشورى هو نتيجة حتميّة لخلافة الإنسان، وذلك في توشح دلالة  

 الآية إذ قال:  
یعطى للأمّة صلاحيّة ممارسة أمورها عن طریق الشورى، ما لم یرد نصّ خاص علی خلاف ذلك...  

 .2الشورى وبرأي الأكثریة عن الاختلاف  بمبدأخذ وینتج عن ذلك الأ

 کما يذکر العلامة الطباطبائ ذلك، فيقول:  
 3طریق الشورى ولرعایة مصالح المسلمین  عنالأحكام الصادرة من مقام الولایة تصدر 

الديمقراطية التي تستند إلى الشورى تختلف  الأکثریة والتي يطلق عليها مصطلح  غير أن هذه   
الديمقراطية الغربية من حيث الأسس والمنطلقات، ویمكن أن نطلق عليها الديمقراطية الدينية،  عن  

 .إذ إنها ترتكز علی مبادئ دينية وقيم أخلاقية، ولا تعتمد فقط علی الإرادة الشعبية المطلقة

   الشورى کآلية رقابية في الحکم  (1
هي إحدى أهم أدوات الرقابة والمحاسبة،  إن الشورى في الإسلام ليست مجرد وسيلة استشاریة، بل  

مما يجعلها رکيزة أساسية في نظام الحكم الإسلامي. فهي تحقق نوعاً من المشارکة الجماعية في صناعة  
القرار، وتضمن عدم تفرد الحاكم بالسلطة، وهو ما يتماشی مع المفهوم الديمقراطي الذي یسع إلى  

المؤسسات لضمان السلطة بین مختلف  الشورى تعمل کضمانة   توزیع  فإن  عدم الاستبداد. وبذلك، 
 .4لتحقيق التوازن بین الحاكم والمحکوم 

 
 . ٣8الشورى:  .1
 .   161الإسلام يقود الحياة، ص .2
 .  121، ص4الميزان في تفسير القرآن، ج . ٣
 .  1٣1الحاکمية بین النص والديمقراطية، ص .4



274     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 بناء الرؤیة الشاملة من خلال الشورى  (2

من أهم أدوار الشورى أنها تساهم في بناء رؤیة سياسية واقتصادية واجتماعية متكاملة، حيث  
والسياسية للوصول إلى قرارات تحقق المصلحة  يتم تبادل الآراء بین أفراد المجتمع والنخب العلمية  

العامة. وهذا يعکس الجوهر الديمقراطي في الإسلام، حيث تعُتبر المشورة أداة لصياغة السياسات التي  
 ة، کما ورد في نهج البلاغة:  تحقق العدالة والمساوا 

وْثَقُ 
َ
 . 1المُْشَاوَرَة  مِنَ  وَلَا مُظَاهَرَةَ أ

 للتثقيف والتنویرالشورى وسيلة  (3

تسهم الشورى في نشر الوعي بین أبناء المجتمع، حيث تؤدي النقاشات وتبادل الآراء إلى توعية  
قرارات مسؤولة. وهذا الجانب   اتخاذ  يعزز قدرتهم علی  السياسية والاجتماعية، مما  بالقضايا  الأفراد 

وتبادل   التعبير  تعتمد علی حریة  التي  الغربية  الديمقراطية  المعلومات، لکنه في الإسلام مقيد  یشابه 
 .بالضوابط الشرعية والأخلاقية

 تحدید المسؤولية العامة والمشارکة في الحکم  (4

علی   سواء  العامة،  المسؤوليات  یحدد  عملي  منهج  هي  بل  نظري،  مبدأ  مجرد  ليست  الشورى  إن 
عملية السياسية وتحمّل  مستوى النخب السياسية أو عامة الناس. فهي تشجع الجميع علی المشارکة في ال

. وهذا  2المسؤولية تجاه المجتمع، مما يعزز دور الأمة في مراقبة الأداء الحکومي وإصلاحه عند الحاجة 
المفهوم يتوافق مع الديمقراطية التي تشجع مشارکة المواطنین في الحكم، لکنه یختلف عنها في کون  

 .هذه المشارکة تخضع لمبادئ الشریعة الإسلامية

 شورى وتحقيق المصلحة العامة ال  (5

إن العمل بمبدأ الشورى يمنع الاستبداد والانفراد بالقرار، ویؤدي إلى تحقيق المصلحة العامة من  
. وهذا ما يجعل الديمقراطية الدينية، المستندة إلى الشورى، نظاماً ٣خلال موازنة مختلف الآراء والمصالح

 .والمسؤولية الشرعيةمتوازناً يجمع بین حریة الرأي  

 
 .  426نهج البلاغة، ص .1
 .  1٣1الحاکمية بین النص والديمقراطية، ص .2
 انظر: المصدر نفسه.    .٣



 275       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 دور الشورى في ولایة الفقيه   (6

في نظام ولاية الفقيه، تعُتبر الشورى إحدى الأدوات المهمة في إدارة شؤون الحكم، حيث يتم  
الرجوع إلى أهل الخبرة والعلم في اتخاذ القرارات المصيریة. کما أن وجود المجالس المنتخبة مثل مجلس 

عل بین الحاكم والمحکوم في إطار ديني، مما يرسّخ مفهوم الديمقراطية  الشورى الإسلامي يعکس التفا 
 .الدينية التي تضمن عدم تهميش رأي الأمة

بناءً علی ما تقدم، يمكن اعتبار الشورى نموذجاً للديمقراطية الدينية التي تجمع بین المشارکة الشعبية  
الت  من حيث  الديمقراطية  أهداف  الشرعية. فهي تحقق  لکنها في  والضوابط  السياسية،  والمشارکة  عددية 

الوقت ذاته تضمن عدم الانحراف عن القيم الدينية والأخلاقية. وبذلك، فإن الشورى ليست مجرد آلية  
 .استشاریة، بل هي جوهر نظام الحكم الإسلامي القائم علی المسؤولية والعدالة والمصلحة العامة 

   1الفقيه التطبيق العملي للشورى في ولایة  (7

 :  تم تطویر مفهوم مجالس الشورى في الأنظمة الإسلامية المعاصرة، وخاصة في نظام ولاية الفقيه، حيث نجد 
وهو مجلس منتخب من قبل الشعب، يقوم بمهمة اختيار الفقيه  :  انتخاب مجلس خبراء القيادةأ.  

 . 2د ر القائالأصلح لقيادة الأمة، مما يجسد فکرة الديمقراطية الإسلامية في اختيا 
یشُارك هذا المجلس في صياغة القوانین وسن التشریعات،  : دور البرلمان مجلس الشورى الإسلامي ب. 

 .  ویشُرف علی أداء الحکومة، مما يعُزز مبدأ الفصل بین السلطات والمشارکة الشعبية 
البلدية والتشریعية، مما یشُارك المواطنون في انتخاب ممثليهم في المجالس   :الانتخابات العامةج.  

 ر.  يجعلهم طرفاً أساسياً في صنع القرا 
يتم اللجوء إلى الاستفتاء الشعبي في القضايا الکبرى، مثلما   ت:الرقابة الشعبية عبر الاستفتاءاد.  

، وهو ما 1979عام  القائم علی ولاية الفقيه  حدث في الاستفتاء علی النظام الجمهوري الإسلامي في إيران  
 ه. مع المبادئ الديمقراطية التي تعطي الشعب حق المشارکة في تقریر مصير يتقاطع

يثُبت مفهوم الشورى أنه ليس مجرد مبدأ إسلامي منفصل عن الديمقراطية، بل هو  بناء عليه:  
الشعبي القيادة الدينية والمشارکة  التوازن بین  التي تُحقق  الديمقراطية الإسلامية  ففي   ة.إحدى صور 

الفقيه، لا يكون الفقيه الحاكم مطلق السلطة، بل یخضع لضوابط الشورى، والرقابة،  نظام ولاية  
 .  والمساءلة، مما يجعل النظام الإسلامي أکثر تماسكاً وعدالةً وتوافقاً مع المبادئ الديمقراطية

 
 .  889الحاکمية في الإسلام، ص  .1
 .  2٣8دراسة فقهية في الحریة وقيودها، ص، فقه الحریة .2



276     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

إن الشورى في الإسلام ليست مجرد استشارة رمزیة، بل هي أساس الحكم الرشيد، وتُحقق مفهوم 
لذلك،   ر.قراطية الإسلامية التي تجمع بین القيادة الفقهية المنتخبة، ودور الأمة في صناعة القرا الديم

يمُكن القول إن ولاية الفقيه لا تتعارض مع الديمقراطية، بل تشُكّ نموذجاً إسلامياً حديثاً يوُازن  
 م. في عالم اليوبین القيم الدينية والمشارکة الشعبية، مما يجعلها نموذجاً قابلًا للتطبيق 

 فصل السلطات الثلاث في الدیمقراطية 
مبدأ فصل السلطات من أهم أصول الديمقراطية، وقد وضع أسسه مونتسکيو وفقاً لما نسُب   يعُد

إليه، وأصبح منذ ذلك الحین عنصراً أساسياً في النظم الديمقراطية. يهدف هذا المبدأ إلى منع طغيان  
طة وعدم ترکيزها في جهة واحدة، مما يقلل من احتمالات الاستبداد  المصالح الشخصية عبر توزیع السل 

والاستغلال السياس. ولتعزیز هذا التوازن، يقُترح تقليل مدة الانتخاب لضمان أن يكون المسؤولون 
أکثر التزاماً بخدمة الأمة بدلًا من السعي لتحقيق مكاسب شخصية تضمن لهم البقاء في السلطة. کما 

المبدأ  هذا  تضارب    أن  يمنع  مما  والقضائية،  والتنفيذية  التشریعية  السلطات  فصل  وراء  الدافع  كان 
 .1المصالح ویحد من إمكانية استغلال السلطة

إضافية   رقابية  آليات  وضع  یستدعي  مما  قائماً،  السلطات  بین  التواطؤ  احتمال  يظل  ذلك،  ومع 
 . التوازن الديمقراطيلضمان استقلال كل سلطة عن الأخرى والحفاظ علی 

 الدیمقراطية الدینية في نظام ولایة الفقيه في العلاقة بین السلطات الثلاث 
الزمان  لمقتضيات  أمر یخضع  فصلهما  أو  والقضائية  التنفيذية  السلطة  وحدة  أن  الإسلام  يرى 

نفيذ،  القضاء والت  بین  ’والمصلحة، دون أن يكون هناك نهي صریح عن الفصل بينهما. فقد جمع النبي
حيث كان حاکماً وقاضياً في آنٍ واحد، وكان تعيین القضاة أيضاً من صلاحياته، مما يدل علی مرونة  
لما تقتضيه الظروف   النظام الإسلامي في هذا الجانب، إذ يمكن أن تتحد أو تفصل السلطات وفقاً 

 ة.  والمصلحة العام

جاء  السلطتین  فصل  فإن  الغربي،  الديمقراطي  النظام  في  الإيمان    أما  اشتراط  غياب  نتيجة 
السلطة لمصالح   استغلال  إلى  يؤدي  قد  مما  والدهاء،  بالکفاءة  يُكتف  والعدالة في الحكام، حيث 
شخصية. وعلی العکس من ذلك، فإن الإسلام یشترط في الحاكم العدل والزهد، مما يجعله قادراً  

نَّاهُمْ  ﴿ :  إليه قوله تعالى   علی تطبيق العدالة دون تحيز أو استغلال لمنصبه، وهو ما یشير  ینَ إنِْ مَکَّ ِ الذَّ
 

 .  ٣4،  ٣٣أساس الحکومة الإسلامية، ص  .1



 277       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

هَوْا عَنِ المُْنْکَرِ  مَرُوا باِلمَْعْرُوفِ وَنَ
َ
كَاةَ وَأ لَاةَ وَآتَوُا الزَّ قَامُوا الصَّ

َ
رْضِ أ

َ
 .  1﴾ فِي الْأ

وانطلاقاً من هذه المبادئ، رأى الإمام الخميني أن المصلحة تقتضي فصل السلطات لمنع تداخل 
المؤسسات في عمل بعضها البعض، حيث أکد علی ضرورة التزام كل سلطة بحدود اختصاصها، فلا یحق  
مثلًا للجان الثوریة التدخل في شؤون الجيش، أو للسلطة التنفيذية التدخل في السلطة القضائية أو  

لأساس الذي  کما شدد علی أن الدستور الإسلامي، المنبثق عن إرادة الشعب، هو المرجع ا.  التشریعية
 .2يجب علی الجميع الالتزام به وعدم تجاوزه 

، يرى الدستور الإيراني أن سلطة الولي الفقيه أعلی من السلطات الثلاث، ولكن  الإطاروفي هذا 
من دون أن تكون هذه السلطة بديلًا عن الحکومة أو مشرفة بشكّ مباشر علی عملها، کما أنه لم 

فوجود جهة رقابية عليا تتابع عمل السلطات الثلاث يعد   .ن القانونيجعل سلطة الولي الفقيه أعلی م
أمراً ضروریاً لضمان التوازن، وهو مبدأ تقره حتی الأنظمة الديمقراطية الحديثة، في ضوء التفاوت في  

 .  ٣الصلاحيات بین هذه السلطات
آليات المشارکة الشعبية  ویقوم النظام السياس في إيران علی الديمقراطية الدينية، التي تمزج بین   

والمبادئ الدينية، حيث تنُتخب بعض مؤسسات الدولة بطریقة ديمقراطية، لکنها تعمل ضمن إطار  
وهذا ينعکس في طبيعة العلاقة بین  ة. ولاية الفقيه، التي تضمن الإشراف الديني علی العملية السياسي 

تخضع لمبدأ الرقابة والإشراف العام  السلطات الثلاث، حيث تتمتع كل منها باستقلال نسبي، لکنها  
 . من قبل الولي الفقيه، لضمان عدم انحرافها عن المبادئ الإسلامية والأسس الدستوریة

یحدّ  المنطلق،  هذا  والتشریعية  من  التنفيذية  السلطة  من  كل  تشکيل  آلية  الإيراني  الدستور  د 
الانتخابات والمشارکة الشعبية کرکيزة أساسية في  والقضائية وفق أساليب ديمقراطية، حيث تعتمد  

ة،  تكوین هذه المؤسسات، مع استمرار الإشراف الديني لضمان التزامها بالمبادئ الإسلامية والدستوری
 وبيان هذه الآلية فيما يلي:  

 السلطة التنفيذیة أولاً: 

المرشد   لإشراف  لکنه یخضع  شعبي،  تصویت  عبر  الجمهوریة  رئيس  انتخاب  الذي  يتم  الأعلی، 
الحکومة   أن  ورغم  المصيریة.  القضايا  العامة، خاصة في  السياسات  توجيه  العليا في  السلطة  يمتلك 

 
 .  6،  5، ص1. انظر: نظام القضاء والشهادة في الشریعة الاسلامية الغراء، ج41الحج:  .1
 .  159، ص1صحيفة النور، ج .2
 ى.  بشأن التعاون بین السلطات الثلاث والعلاقة فيما بينهما ومراقبة إحداهما للأخر   89/ 88/ 82/ 77/ 74/ 70/ 69/ 68انظر المواد:    . ٣



278     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

مع  تتماشی  أن  يجب  الکبرى  قراراتها  أن  إلا  الدولة،  شؤون  وإدارة  القوانین  تنفيذ  عن  مسؤولة 
الدينية  السلط1التوجيهات  حيث تكون  الحديثة،  الديمقراطية  عن  يميزها  مما  مستقلة  ،  التنفيذية  ة 

 .تماماً عن أي سلطة دينية 

 السلطة التشریعية ثانياً:  

الإسلامي   الشورى  مجلس  صيانة  البرلمانينُتخب  مجلس  لمراجعة  یخضع  لکنه  الشعب،  قبل  من 
الدستور، الذي يضمن توافق القوانین مع الشریعة الإسلامية والدستور. کما یشرف المجلس علی تصفية  

الان قبل  في  2تخابات المرشحین  الحديثة.  الديمقراطية  تميز  التي  السياسية  التعددية  من  يقلل  مما   ،
الديمقراطية الدينية، مثل النموذج الإيراني، لا تكون سلطة البرلمان مطلقة، بل تعمل ضمن الإطار 

 ة.  الذي تحدده القيادة الديني 

 السلطة القضائية  ثالثاً:

القضائي السلطة  رئيس  المرشد الأعلی  القضاة ویضمن تطبيق الأحكام  يعین  ة، الذي یشرف علی 
الإسلامي الشریعة  فإن  ةوفق  تماماً،  القضاء مستقلًا  الحديثة، حيث يكون  الديمقراطيات  بخلاف 

الديني   الإطار  من  جزءاً  مما يجعله  الفقيه،  الدينية یخضع لتوجيهات  الديمقراطية  في  القضائ  النظام 
تقالحاكم الأدلّة  أنّ  اعتبار  علی  واختاره  ،  للقضاء  تصدى  إذا  للشرائط  جامع  مجتهد  كل  بأن  تضي 

الخصمان للتقاضي يجب امتثال حکمه وإنقاذه في صورة منفردة، کيف إذا كانت سلطة القضاء معينة  
من قبل الولي الفقيه المنتخب أو من قبل الأمّة مباشرة؟ فإنّ مقتضى ذلك الاستقلال التام للقضاء عن  

نفيذية والتشریعية التأطيریة؛ لأنّ سلطة النصب والتعيین هي للإمام المعصوم  السلطتین السياسية الت
وحده، وقد تمّ التعيین بالنص العام، فلا يتوقف کون الفقيه قاضياً، علی نصب أحد آخر، ولا یخلع عن  

 . ٣منصبه القضائ بخلع أحد إلا بفقد شرط من شروط القاضي علی ما حققه الفقهاء في باب القضاء

نموذجاً لديمقراطية الدينية، حيث يتم    ل حکومة ولاية الفقيه في الجمهوریة الإيرانيةتمثن؛  إذ
علی   تشُرف  عليا  کمرجعية  الفقيه  ولاية  بقاء  مع  لكن  الدينية،  والمبادئ  الانتخابات  بین  الجمع 

تقوم علی   التي  الحديثة،  الديمقراطية  الديمقراطية عن  وبهذا، تختلف هذه  الثلاث.  فصل  السلطات 
 .السلطات واستقلالها التام عن أي سلطة دينية

 
 .  268دراسة فقهية في الحریة وقيودها، ص، فقه الحریة .1
 .  894انظر: الحاکمية في الإسلام، ص  .2
 .  268دراسة فقهية في الحریة وقيودها، ص، فقه الحریة .٣



 279       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 إلا دیمقراطية؟  أليست هذه

رأي  تعبر في مفهومها عن  التي  الديمقراطية،  تقوم علی  الأنظمة  بعض  آلية الحكم في  أن  کما 
لا يمكن أن یستقيم إلا إذا ارتضاه أکثریة الناس والتفّوا حوله. فقد    ولاية الفقيهالأکثریة، فإن نظام  

الإسلام علی أهمية الرضا الشعبي والمشارکة العامة في الحكم، وهو ما تجلّى بوضوح في مبدأ البيعة  أکد  
 ، او بمشارکة الشعب في انتخابات أركان الدولة.  والشورى 

تمثل تفویض الأمة للحاكم والتزامها بطاعته ما دام يلتزم بالعدل وأحكام أو الانتخابات  فالبيعة  
الشور  أن  کما  الحكم الشریعة،  أن  علی  يدل  مما  القرارات،  اتخاذ  في  الجوهریة  الأسس  أحد  تعدّ  ى 

 .الإسلامي يقوم علی التشاور والتوافق الشعبي، لا علی الفرض والإکراه 

والفطرة  للقيم  منافية  حریات  تتيح  التي  الديمقراطية  ارتضت  قد  الشعوب  بعض  كانت  وإذا 
مية اختارت النظام الذي يتناسب مع قيمها الدينية،  السليمة، فإن الأکثریة الساحقة في الدولة الإسلا

بحيث يكون الحكم مستنداً إلى الشریعة الإسلامية والمبادئ الأخلاقية التي تحافظ علی هویة المجتمع  
وثوابته. وکما أن الأقلية المعارضة للنظام الديمقراطي في الدول الغربية تطُالبَ بالتکيفّ مع ما ارتضته  

هناك،   الأغلبية  الأکثریة  خيار  تحترم  أن  عليها  الإسلامية  للحکومة  المعارضة  الأقلية  فإن  کذلك 
القوانین  احترام  إطار  في  وتقاليدهم،  لمعتقداتهم  وفقاً  البلد  أهل  اختاره  الذي  النظام  مع  وتتعایش 

 .والضوابط الشرعية التي تحكم المجتمع

كانت   إذا  ديمقراطية؟  إلا  هذه  الحکومة  أليست  فإن  الأکثریة،  حكم  علی  تقوم  الديمقراطية 
الإسلامية ليست استثناءً من هذا المبدأ، بل تجسيد له بصيغة تتوافق مع القيم الدينية والأخلاقية التي  

إرادة الشعب،  ب.  يؤمن بها غالبية الشع بناءً علی  الغربية  فکما تفُرض قوانین الديمقراطية في الدول 
يتم تطبيق النظ العدالة  کذلك  الدولة الإسلامية، مع ضمان  إرادة الأغلبية في  بناءً علی  ام الإسلامي 

 .الاجتماعية وصيانة حقوق الجميع

لا تفرض نظامها بالقوة، بل    التي یشرف عليها الولي الفقيه   الحکومة الإسلامية   وبهذا، فإنّ 
رأي الأکثریة، فإن الإسلام  تقوم علی إرادة الناس وقبولهم، وکما تلزم الديمقراطية الأقلية بقبول  

فهل   ف. يؤکد هذا المبدأ مع الحفاظ علی الضوابط الدينية التي تصون المجتمع من الفوضى والانحرا 
الاختلاف في المرجعية الفکریة يلغي هذا المبدأ؟ أم أن هذه هي الديمقراطية الحقيقية التي تواکب  

   قيم المجتمع وهویته؟ 



280     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

 البحث   نتيجة
نظام ولاية الفقيه في إيران يجمع بین الديمقراطية الشعبية والمبادئ الدينية،  اتضح من البحث أنّ  

نتخب بعض مؤسسات الدولة تحت إشراف القيادة الدينية. تتجلى الديمقراطية الدينية کإطار  تُ حيث  
يد والعدالة وسيادة  يجمع بین القيم الديمقراطية والتعاليم الدينية، مستندة إلى مبادئ داخلية كالتوح 

القانون، وعوامل خارجية كالمؤسسات الرقابية والمشارکة السياسية. هذا التوازن يتيح صيغة حكم  
 .تعکس إرادة الشعب ضمن إطار ديني منظم

الانتخابات في هذا النظام تضمن تداول السلطة، بينما یُحافظ فصل السلطات علی حماية النظام 
 آلية رقابية أساسية، حيث تساهم في توزیع السلطة ومنع تفرد الحاكم  من الاستبداد. الشورى تعُتبر

 .بها، وتساعد في بناء رؤیة شاملة للمجتمع من خلال تبادل الآراء وتوفير التثقيف السياس

البيعة في الإسلام تشبه الانتخابات الحديثة کونها وسيلة لاختيار القائد، لکنها تميزت بتضمین  
شرعية، مما يعزز دور الشعب في الاختيار مع الحفاظ علی ارتباط الحاكم بالإرادة  البعد الإلهي في ال

الإلهية. الشورى تمثل نموذجاً للديمقراطية الدينية، تجمع بین القيم الإسلامية والضوابط الشرعية، مما  
 .یساهم في العدالة والمساواة

تعارضها  مثل  الدينية،  الديمقراطية  تواجه  التي  التحديات  الشرعية    رغم  مفاهيم  بعض  مع 
الإسلامية أو خطر استبداد الأغلبية، فإنها تتجاوز هذه الإشكاليات من خلال التوازن بین حاکمية  

 .الله ودور الشعب، وضبط إرادة الأکثریة بالضوابط الشرعية والعقلائية

تنُتخب بعض   نظام ولاية الفقيه في إيران يدمج بین الديمقراطية الشعبية والمبادئ الدينية، حيث 
مؤسسات الدولة تحت إشراف القيادة الدينية. وتختلف عن الديمقراطيات الحديثة بفصل السلطات،  

 .حيث تظل السلطات الثلاث خاضعة لتوجيهات الفقيه الأعلی
 

  



 281       ..................................................................................................................................    والديمقراطية الدينيةولاية الفقيه  

نة 
الس

 
سة

لخام
ا

   
■   

دد  
الع

ن  
لثام

ا
■  

ف 
صي

ع ـ 
ربي

  
202

4
 / م 

144
6

ه  
 

 مصادر البحث 
 القرآن الکریم 

العلمية،  النهاية في غریب الحديث والأثر،  المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الکریم  ، ابن الأثير  .1 ،  المکتبة 
 ، د. ت، د. ط.  م1979 /ه1٣99 ـ لبنان، بيروت 

 .ط .  د  م،1979  ـهـ 1٣99، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفکر،  معجم مقاييس اللغةابن فارس، أحمد القزویني،   .2
الرویفعي الإفریقي،    ابن منظور  .3 العرب ،  محمد بن مکرم بن علي الأنصاري  ـ لبنان،    بيروت ،  دار صادر ،  لسان 

 .  ٣ه. ق، ط 1414
 .1م، ط2011ه. ق/14٣2، دار الولاء، بيروت ـ لبنان، الحکومة الإسلاميةالامام الخميني، روح الله،  .4
 . 1ه.ق، ط1429الإمام الخميني+، طهران ـ إيران، تنظيم ونشر آثار   ةسس ، مؤ صحيفة النور الإمام الخميني، روح الله،  .5
تقي،  الاملي .6 محمد  النائيني،  الاعظم  الاستاذ  أبحاث  تقریر  والبيع  لجماعة    ،المكاسب  التابعة  الاسلامي  النشر  مؤسسة 

 . 1ه. ق، ط141٣، قم المقدّسة ـ إيران، المدرسین
مسعود،   .7 فکبورفرد،  في  الدينية  المعاصرالديمقراطية  الإمامي  السياس  دار  ر  فرحات،  ـ جهاد  زراقط  محمد  تعریب:   ،

 .  1م، ط2008ه.ق/1429المعارف الحکمية، بيروت ـ لبنان، 
 . 2طم، 1997، بيروت ـ لبنان، مرکز دراسات الوحدة العربيةّ، الديمقراطيّة وحقوق الإنسانالجابري، محمد عابد،  .8
ال  .9 الزین  علي  بن  محمد  بن  علي  لبنان،  التعریفات شریف،  الجرجاني،  ـ  بيروت  العلمية،  الکتب  دار  ق،  140٣،  ه. 

 . 1م، ط 198٣
الفقه الإسلامي طبقاً  ، مؤسسة دائرة المعارف  موسوعة الفقه الإسلامي طبقاً لمذهب أهل البيت جماعة من المحققین،   .10

 .  1ه. ق. ط142٣، قم المقدسة ـ إيران، هل البيت ألمذهب 
 .  1ه. ق، ط1٣99مطبعة النيل، بيروت لبنان،  أساس الحکومة الإسلامية،الحائري، كاظم،  .11
 .  1ه.ق، ط1424، تحقيق: موسی صفوان، دار الولاء، بيروت ـ لبنان، ولاية الفقيهالحيدري، محسن،  .12
جماعة المدرسین التابعة للحوزة العلمية، قم المقدسة    فوائد الأصولتقریر درس الميرزا النائيني، الخراساني، محمد علي،   .13

 .  1ش، ط1٣76ـ إيران، 
 .  1ش، ط1٣8٣قم المقدّسة ـ إيران،  ، مجمع الفکر الإسلامي،الحاکمية في الإسلامالخلخالي، محمد رضا،  .14
روسو، جان جاك، في العقد الاجتماعي أو مبادئ القانون السياس، مرکز دراسات الوحدة العربية، بيروت ـ لبنان،   .15

 . 1م، ط2011
 . 1ه، ط1414، مؤسسة نهج البلاغة، قم المقدسة ـ إيران، نهج البلاغةالشریف الرضي، محمد بن الحسین الموسوي،  .16
مرکز الأبحاث والدراسات التخصصية للشهيد الصدر، قم المقدسة، ـ إيران،   الإسلام يقود الحياة،، محمد باقر،  الصدر .17

 .  2ه. ق، ط1424
 .  2ه. ق، ط1٣95، إسلامية، طهران ـ إيران، کمال الدين وتمام النعمةالصدوق، محمد بن علي، بن بابویه،  .18
مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسین، قم المقدسة ـ    قرآن، الميزان في تفسير الالطباطبائ، محمد حسین،   .19

 .  5ه. ق، ط1417إيران، 
 . 1ه. ق، ط1419، مؤسسة العارف للمطبوعات، بيروت ـ لبنان،  فقه الحياةمحمد حسین، ،  فضل الله .20
إسحاق،   .21 تع فياض،  لله  الحاکمية  أساس  علی  القائمة  الإسلامية  الحکومة  منهج  في  د.  الى الأنموذج  الناشر:   ،

 .  1اسم، د.مكان، د.ت، ط 



282     .......................................................................................................................................................................  

السنة 
 

الخامسة
   ■ 

  
العدد  

الث
امن 

  ■ 
 

ف 
ربيع ـ صي

  
2024
 م 

/ 
1446
ه  

 

، تحقيق: مکتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، مؤسسة الرسالة،  القاموس المحيطالفيروزآبادى، محمد بن يعقوب،   .22
 .  8م، ط 2005ه. ق/1426بيروت ـ لبنان، 

تعریب: علي الموسوي، مرکز الحضارة للتنمية    فقه الحریةدراسة فقهية في الحریة وقيودها قدردان ملكي، محمد حسن،   .23
 . 1م، ط2008الفکر الإسلامي، بيروت ـ لبنان،  

 .   9م، ط2001ه.ق/1422، دار الشروق، القاهرة ـ مصر، ذاهب فکریة معاصرةممحمد، قطب،   .24
 .  4ه. ق، ط1407، دار الکتب الإسلامية، طهران ـ إيران، الكافي  الكليني، محمد بن يعقوب، .25
 الکيالي، عبد الوهاب، الموسوعة السياسية، المؤسسة العربيةّ للدراسات والنشر، بيروت ـ لبنان، د. ت، د. ط.   .26
 . 2ه. ق، ط140٣، مؤسسة الوفاء، بيروت ـ لبنان، بحار الأنوارجلسي، محمّد باقر بن محمّد تقي،  الم .27
مرکز الحضارة لتنمية الفکر الإسلامي،    الإمام الخميني وتجديد الفقه السياسيأضواء علی ولاية الفقيه،مجموعة مؤلفین،   .28

 .  1م، ط2008بيروت ـ لبنان، 
 .  1م، ط2010، مرکز الحضارة لتنمية الفکر الإسلامي، بيروت ـ لبنان،  ق العامة الحریات والحقومجموعة مؤلفین،   .29
 .  1م، ط2010، مرکز الحضارة لتنمية الفکر الإسلامي، بيروت ـ لبنان،  الديمقراطية الإسلاميةمجموعة مؤلفین،   .30
 . 1ه. ق، ط141٣، دار المجتبّ، بيروت ـ لبنان، القاموس الفقهي مرعي، حسین عبد الله،   .31
 .م 2006 د ـ العراق،بغدا  الاستراتيجية، الدراسات معهد الديمقراطية، نماذجلد، ديفيد، ه .32
 . ٣م، ط1989ه. ق/ 1409، دار الأعلم، بيروت ـ لبنان، المغازيالواقدي، محمد بن عمر،  .33

 
 


